Les Amis de La Vie de LYON ET CALUIRE
Rencontre du 25 novembre 2025

« Entre Vie publique et Vie privée, quel réle pour les femmes dans nos religions ? »

Monique BAUJARD, Théologienne et Présidente des Amis de la Vie.
Cécile Bruriah GONCALVES, Etudiante Rabbin a I'Institut d’Etudes juives a Jérusalem.

La conférence initiale est proposée par Monique Baujard et en miroir, quelques réflexions de Mme Cécile
Bruriah Gongalves ont complété I'approche sur le theme des femmes dans nos religions. Enfin c’est grace a
la présence de nombreux fideles de différentes expressions religieuses sur notre territoire que nous avons
enrichi la réflexion.

Citons des membres de :

- la communauté de I'Eglise Protestante Unie de Lyon-Terreaux

- la communauté juive libérale de Lyon

- la communauté musulmane de Lyon

- la communauté orthodoxe roumaine de Caluire

- la communauté évangélique « Comme a la maison »

- la communauté catholique de Caluire et du Val de Sabne, et d’autres paroisses voisines ...

Monique Baujard a travaillé durant une dizaine d’années comme avocate au Barreau de Paris, puis s’est tournée
vers la théologie. Elle a ensuite travaillé a la conférence des Evéques de France - CEF - ou elle a été de 2009 a 2015
comme premiére femme responsable du service « Famille et Société ». Elle a participé au lancement du collectif
« Promesses d’Eglise » *, et elle assure la présidence nationale des Amis de la Vie (800 adhérents sur les 50000
lecteurs).

Présentation de la conférence : toutes les religions valorisent le role des femmes dans la vie privée, domestique,
mais les dignitaires religieux sont en général des hommes. Aujourd’hui I'entrée des femmes dans la vie publique s’est
largement développée. Mais nous ressentons un décalage dans le temps de I'Eglise avec les évolutions sociales.

Monique Baujard va donc nous aider a comprendre comment, au fil des siecles, le role des femmes a été bien
présent, puis s’est effacé, puis de nouveau a été plus actif, jusqu’a aujourd’hui, avec les avancées dans nos
différentes religions monothéistes.

Cécile Bruriah Gongalves, Docteur en Etudes politiques de 'EHESS (Paris), elle a enseigné dans de nombreuses
universités et IEP pendant de nombreuses années. Aprés avoir passé I'année 2024/2025 a Pardes, Institut d’Etudes
juives a Jérusalem, elle a entamé un cursus rabbinique au Hebrew Seminary a Chicago et est également auditrice
libre a I'école rabbinique de Paris. Membre de Keren Or, la Communauté juive libérale de Lyon, elle a précisé que
I’état d’Israél reconnait pleinement la possibilité pour les femmes de devenir rabbins, y compris, dans les milieux
orthodoxes. Son prénom Bruriah est celui d’une érudite, d’une sage dans le Talmud, qui était capable d’étudier 300
halakhot (lois) par jour...

1. Notes prises au cours de la conférence de MONIQUE BAUJARD

La question a été posée dans toute sa rigueur par de jeunes théologiennes (ref livre d’Anne Guillard & Lucie Sharkey (dir) :
« DIEU(E)) Christianisme, sexualité et féminisme. Paris 2023) : la domination des hommes sur les femmes est-elle un élément
constitutif de la religion chrétienne ? L'entrée des femmes dans la vie publique au cours du XXe siécle a bousculé
toute la société, mais les religions ont été particulierement réticentes devant cette évolution. Toutefois, il y a
aujourd’hui des femmes pasteures, des femmes prétres ou évéques, des femmes rabbins et méme quelques rares
femmes imams. Seule I'Eglise catholique est restée a I’écart de ce changement.



A.

C.

Historiqguement :

Devant Dieu la femme et I’lhomme ont égale dignité, ils sont créés a son image et a sa ressemblance. Mais
cette égalité ne se retrouve pas dans la société du bassin méditerranéen, de culture patriarchale. Le Christ a
bousculé par sa grande liberté ; il parle avec les femmes et ne les a pas enfermées dans un réle domestique
ou la maternité. Saint Paul a écrit qu’il n’y a plus ni homme ni femme car « tous sont un dans le Christ » (gal
3,28), c’est toute la nouveauté révolutionnaire du message chrétien.

Dans un premier temps les chrétiens vont se réunir chez les uns et les autres dans la maisonnée. C’est |'Eglise
a la maison. La nouvelle religion chrétienne y prend forme, car pendant trois siecles, la pratique est interdite.
Les hommes et femmes participent ensemble a la fraction du pain ; certaines femmes sont qualifiées de
diacres. Il n’y a pas encore de différenciation entre les réles.

Cependant, I'exclusion des femmes sera justifiée par les conventions sociales ; elles sont exclues de la vie
publique, ne peuvent avoir fonction d’autorité ; leur réle économique s’exerce a I'extérieur de la maisonnée.
Tertullien, théologien laique de Carthage, autour de 200, interdit aux femmes de présider a la fraction du
pain, et de précher.

Constantin en 313, par I'édit de Milan**, permet aux chrétiens d’avoir des batiments dans la cité.
« L'ecclesia » qui désignait le rassemblement des fideles va désormais désigner le batiment ou les fideles se
réunissent. C'est la fin des rencontres a la maison. On passe de I'Eglise a la maison, a la Maison de I'Eglise. Et
comme les femmes sont exclues de la vie publique, elles ne joueront plus aucun réle dans le culte devenu
public. Cette situation perdure jusqu’a aujourd’hui.

XXe siécle: Par comparaison, les protestants sont précurseurs puisque la premiére femme pasteure est
ordonnée en France en 1949, en Suisse en 1922 et elles peuvent assurer la prédication. Elles sont acceptées
dans toutes leurs missions a partir de 1970. Dans I'Eglise Anglicane, les femmes ont pu devenir diacre en
1987, prétre en 1994, évéque a partir de 2013. En 2025 une femme a été nommée archevéque de
Canterbury.

Le judaisme libéral suit une évolution comparable : la premiére femme Rabbin est reconnue a Berlin en 1938
et en France en 1990.

Chez les Musulmans il n’y a pas de clergé, pas de structure, rien n’est formellement interdit ; par exemple au
Maroc, les femmes peuvent précher, mais uniqguement pour les femmes ; elles peuvent étre notaires et
appartenir au Haut Conseil.

Quels enseignements en tirer ? Pour faire évoluer les mentalités, il faut :
e des pionniéres qui bravent les préjugés
e des communautés qui soutiennent
e des théologiens et théologiennes qui valident

Les évolutions se font a partir d’expériences pratiques.

Comment expliquer 'immobilisme catholique ?

Les catholiques ne sont pas tous conscients que I'Eglise catholique véhicule une culture patriarcale. En plus...

e Le centralisme romain empéche les expérimentations ; il faut des expériences de prédication et de
gouvernance au féminin pour que les mentalités changent.

e Lamariologie : Marie, par sa confiance, reste un modele extraordinaire pour tous les croyants. Mais
I'Eglise a voulu en faire un modeéle pour les femmes : soumises et asexuées. L'invocation de la Vierge
Marie sert souvent a masquer I'absence de femmes réelles dans les instances ecclésiales.

e L’imbrication de I'ordination avec le célibat : la théologie des sacrements opére une séparation
entre ceux qui célebrent et ceux qui recoivent les sacrements. En liant la célébration des sacrements
au célibat, I'Eglise en a fait une question presqu’identitaire pour les prétres qui empéche de réfléchir
a d’autres voies possibles.

Les perspectives post-synodales
Tout va dépendre de la réception créative du document final du Synode. Pour l'instant rien n’est mis en
ceuvre, des possibilités sont ouvertes pour les ministeres institués mais pas pour les ministéres ordonnés. ++*



Si les freins culturels, liés a cette domination masculine, ne sont pas dépassés, la crédibilité de I'Evangile est
minée, et cela nuit au service de la Mission. La différence homme/femme n’a pas besoin de s’établir dans
une domination, elle peut se vivre dans I’Alliance, en référence a I’Alliance du peuple avec le Dieu « tout
Autre ». L'Eglise a le devoir de témoigner de cette espérance, y compris a l'intérieur des structures, sinon elle
passe a coté de I'essentiel._

2. Quelques extraits des informations données par CECILE BRURIAH GONCALVES

Historiquement

e Durant la période du 1er Temple avant le 7°™ siécle de 'Ere Commune, les femmes étaient autorisées a porter
des sacrifices et assistaient au service comme Filles d’Israél, ne pouvant cependant étre ni kohanim (grand prétre)
ni Leviim (assistants).

e Le Second Temple a été détruit par les Iégions de Titus en 70. La répression qui a suivi les soulevements a d’abord

chassé les juifs de Jérusalem puis, apres la révolte de Bar Korbah, entre 132-135, les juifs ont été contraints de
quitter la terre d’Israél, méme si des noyaux de populations restaient vivre par-ci par-la.
A partir de la mise par écrit de la Mishna****+ au 2°™ siécle, la place des femmes change tant dans la pratique du
culte que dans I'espace social. C'est a partir de cette époque qu’émerge la Torah orale. Celle-ci désigne
I'ensemble des enseignements, interprétations et méthodes transmis avec la Torah écrite, d’abord de vive voix,
puis mis par écrit (notamment Mishnah et Talmud). Elle sert a expliciter, actualiser et appliquer la Torah dans des
situations concrétes, en organisant la halakha et une partie de la pensée juive. Ceci correspond historiguement au
début de la circulation des écrits de St Paul. Si I'idée d’égalité entre les hommes et les femmes est inexistante
dans le judaisme rabbinique, il convient de noter que les rabbins ont cherché a « sécuriser » la position des
femmes dans leur vie sociale et économique en permettant par exemple, le divorce qu’on nomme le « guet »

¢ Dans la mitsvot = souvent traduits par « commandements » ou « obligations ». Les mitsvot sont trés genrées : il y
a des commandements réservés aux hommes (ceux tenus par le temps comme le port des tefilin/phylactéres) et
ceux réservés aux femmes (l'allumage des bougies de Shabbat ou le préléevement de la Challah). Les rabbins
pensent cette distribution des mitsvot en termes de complémentarité dans la mesure ou I'idée d’égalité entre les
sexes et genres leur est inconcevable. Dans leur esprit, le « joug des mitsvot » - I'obligation d’accomplir des
mitsvot - repose sur les épaules des hommes. Mais trois domaines sont réservés exclusivement aux femmes = les
lois de pureté familiale (avec la Kasheroute par exemple), I'allumage des bougies, le prélevement de la challah. Ce
sont pourtant les femmes qui amenent les bénédictions sur la maison : « Si les femmes n’étaient pas I3, il n'y
aurait pas de possibilité de sainteté pour Israél » ; la sainteté consiste a respecter les commandements donnés
I'Eternel, préserver le mode de vie antérieur a la destruction du temple et la dispersion, s’inscrire dans une
fidélité a I’héritage. Tout le judaisme repose en quelque sorte sur les femmes qui permettent aux hommes d’étre
de bons juifs. La vie privée, et du foyer, est dominée par les femmes, quand les hommes s’occupent de la vie
publique et communautaire.

e L’émancipation est venue par la citoyenneté en 1791. Elle a sorti les juifs du ghetto, et les charges publiques,
I'université, I'armée, etc... leur devenaient accessibles, donc les femmes -exclues traditionnellement des espaces
synagogal et d’études de la Torah- revendiquent également la pleine citoyenneté. Dans |'espace traditionnel, elles
exigent alors d’étudier les textes de la tradition en hébreu (et non plus exclusivement en langue vernaculaire).
Progressivement puisqu’elles luttent pour devenir des citoyennes a part entiere, elles vont lutter pour I'acces au
rabbinat. Dans le judaisme, il n’y a ni structure hiérarchique ni autorité centrale. Pour former les rabbins érudits
capables de répondre aux demandes de la communauté, on les envoie étudier dans des grandes académies, ce
qui a été rendu difficile apres I'exil de 135 E.C. et la partition du monde en empires, donc des dynasties de rabbins
sont nées.

Des séminaires ont ouvert dans le courant du XIXe siecle, mais ils restaient inaccessibles aux femmes.

En 1935, Regina JONAS a été ordonnée rabbin a Berlin ; elle a recu une semikha orthodoxe, mais officiait chez les
libéraux. Elle a été déportée au ghetto de Terezin puis a été assassinée a Birkenau. Elle a suscité des vocations aux
USA et au Royaume Uni. En France Pauline BEBE est devenue la premiére femme rabbin. Elle a été ordonnée au
début des années 90. Depuis le nombre de femmes rabbins en France ne cesse d’augmenter et on compte
également une femme rabbin moderne-orthodoxe.



Pour les fondamentalistes de l'ultra-orthodoxie, la femme travaille et I'homme étudie ; elle a le pouvoir, mais
aucune autorité, car elle ne peut étudier les textes de la tradition. Du fait du poids que représente la tradition
dans ces milieux, le rabbin jouit d’une position centrale, car il est souvent considéré comme le seul juge. La
rabbanout (comparable a la papauté) refuse I'idée qu’une femme puisse étudier et faire appliquer la halakha (le
droit juif). La condition minoritaire a pourtant placé les juifs du coté des luttes pour toute forme d’émancipation,
mais les hommes devenant citoyens, cela a conduit progressivement les femmes a s’'impliquer dans la vie civile, et
jusque dans leur pratique a la synagogue. La moderne orthodoxie qui veut conserver le rite traditionnel a la
synagogue, revendique cependant que les femmes deviennent des dirigeants de priére, ou présidentes de
communauté.

Aujourd’hui les choses sont plus compliquées : Les débats ressurgissent qui remettent en cause la place des
femmes dans la société et dans la synagogue. Dans les mouvements libéraux ou massortis, on rencontre plus de
femmes que d’hommes aux USA, ce qui n’est pas le cas ni en Europe ni en Israél. Seulement 11 synagogues
libérales en France. Certaines communautés n’ont pas de rabbin.

En Israél, les choses n’évoluent pas rapidement, car la rabbanout (comparable a la papauté) est aux mains des
ultra-orthodoxes et freine toute possibilité de modernisation surtout quand elle est imposée par I'Etat.
Cependant, les positions libérales tiennent car I'état Israélien (cour constitutionnelle) n’a pas remis en cause les
acquis et oblige la rabbanout a accepter la participation des femmes a une partie des examens pour devenir
rabbin. Depuis cette année, une petite révolution a vu le jour : tous les examens sont ouverts aux femmes ! |'état
oblige I'orthodoxie, au nom de I'égalité entre les citoyens, a se conformer au principe traditionnel dans le
judaisme : « la loi du pays est la loi ». Ce principe s’applique a tous car il a été théorisé dans le Talmud.,

Extraits d’échanges avec la salle :

1.

5.

La présence des Etats est essentielle pour toutes les religions pour garantir I’évolution de la place des femmes,
selon le principe de I'égalité Homme/Femme. Cela pourrait-il s’appliquer a autoriser des femmes prétres ?
Impossible dans la loi de 1905 de séparation des Eglises et de I'état.

Pour faire avancer les choses concernant les femmes, I'Eglise lache-t-elle les femmes ou bien n’est-elle pas plutot
génée en raison des mentalités ? Dans les synthéses continentales du Synode, la demande des femmes était
clairement exprimée. En Occident les femmes interrogent I'Eglise sur la distance qui sépare leur place dans la
société et celles dans I'Eglise, et lui demandent comment elle justifie cela au regard de I'Evangile. Dans les pays ol
le droit des femmes ne sont pas garantis dans la société civile, elles demandent un soutien de I'Eglise pour
améliorer leur sort.

Ou bien vit-on un repli défensif du fait que les catholiques ne sont plus majoritaires ? ils n’ont en effet pas cette
habitude. Il y a beaucoup de peurs la-derriére et cela va parfois jusqu’a une instrumentalisation politique qui vide
de sa substance la réalité catholique.

Qu’est-ce qui serait utile concrétement ? Le synode ouvre des perspectives et a la créativité, sur le terrain en tout
cas, méme si I'on ne touche pas au diaconat, au presbytérat dans un premier temps. Un observatoire est en cours
de réalisation par la Conférence des Baptisés ; c’est par la base que les choses peuvent bouger, des expériences :
par exemple, dans les célébrations de la Parole. Les pays d’Europe ne peuvent-ils collaborer ? certains pays sont
en avance par rapport a d’autres et suscitent des réticences chez nous. Or il ne faudrait pas aller vers des Eglises
Catholiques paralléles ou un schisme.

Que peuvent faire les femmes pour se faire entendre ? Elles sont entendues dans les commissions, a l'intérieur de
I’'Eglise, on peut collaborer vraiment de fagon intelligente ; mais c’est dans les relations avec I'extérieur que les
femmes ne sont pas reconnues, car «elles ne représentent pas I'Eglise Catholique ». Méme les médias
n’acceptent pas qu’une femme vienne parler au nom de I'Eglise ! L'inconscient collectif a enregistré que les laics
ne sont pas compétents pour parler de la foi. Seule la parole d’un prétre ou d’un évéque engage I'Eglise.

Concernant la notion de célibat (apport d’'un membre de la communauté orthodoxe)




En Europe centrale, des courants gréco-catholiques sont nés pour assurer aux orthodoxes — c’était le cas pour les
Roumains orthodoxes de Transylvanie — des droits égaux avec les autres citoyens au sein de I'empire des
Habsbourg. Ceux-ci ont gardé les caractéristiques des Eglises orthodoxes dont la possibilité pour un homme marié
d’étre ordonné prétre, tout en reconnaissant I'autorité du pape. De fait, aussi bien chez les gréco-catholiques que
chez les orthodoxes, la femme du prétre n’est pas n‘importe qui et incarne parfois I'autorité a coté de son mari ;
ceci n’étant pas institutionnel mais circonstanciel. Toutefois la hiérarchie ecclésiale orthodoxe n’accepte comme
patriarche, métropolite ou évéque que les prétres-moines ce qui fait que le pouvoir est entre les mains d’hommes
célibataires. Rappelons que les églises orthodoxes autocéphales ont émergé au XlXe siecle avec le mouvement
d’émancipation des nations.

A la fin du XXe siécle, aprés la chute des régimes communistes, les monastéres décimés dans les années
cinquante par ces mémes régimes ont vécu un certain renouveau monastigue notamment par l'arrivée de
nombreuses femmes. Certes, elles ne font pas partie de la hiérarchie de I'Eglise, mais elles représentent une voix
par leurs positions de théologiennes, de professeures ou de moniales et dans les instituts de recherche.

En France, on peut évoquer, comme exemple de théologienne orthodoxe importante, Elisabeth Behr-Sigel. Née
protestante, pasteure luthérienne avant de devenir orthodoxe, elle mit en évidence, dans une perspective théo-
anthropologique, I'importance fondamentale et profonde qui relie, dans I'orthodoxie, hommes et femmes a
I’Evangile, comme aux premiers siécles, tous deux appelés ensemble a la Sainteté.

Notons que le rapport de I'Eglise catholique au célibat présente une certaine souplesse, que les prétres mariés
viennent de I'Eglise Anglicane ou des églises orientales.

6. Citons également les prétres Maronites prétres mariés au Liban, église qui n’a pas quitté Rome. Le prétre ne se
marie pas, mais des hommes mariés sont ordonnés. Le rble de la femme de prétre est de gérer la partie sociale.
Dans la Galilée antique, le Dieu triade est pere-mere-fils, et au Temple les prétresses servent les familles et
I’Education, elles font donc I'évolution de la société. Puisque 'Homme est une ame, homme et femme, au-dela de
la vie sociale, appartenir a Dieu tient dans la démarche spirituelle, |a est I'égalité.

7. Dans l'organisation religieuse judaique, en termes de vocation :
On ne pense pas en termes de vocation dans le judaisme. Il est difficile de devenir rabbin et c’est la communauté
qui rémuneére, donc la question financiere est importante.
Quand on est rabbin on interprete le droit par des homélies, la halakha **** ce qui signifie que lorsqu’une femme
devient rabbin, elle pose un nouveau regard sur le droit. Ce qui explique que les femmes souhaitent devenir
rabbins, pour légiférer et participer a I'élaboration du droit, créer de la halakha. Tous les courants juifs
fonctionnent comme cela, constituant la littérature rabbinique classique, cad des compilations de khalakhot = lois
sur lesquelles statuent les rabbins pour leurs communautés. Confrontés a de nouvelles réalités, seuls les rabbins
décideront de changer la loi, ou non, car ils siegent dans des conseils pour modifier le droit.
Exemple : le vote du mariage pour tous en France a généré une modification des formules traditionnelles de la
ketouba (contrat de mariage juif).

Reports de notes : * g ******

*https.//www.promessesdeqlise.fr/ veut dessiner le visage de I'Eglise de demain.

** |e texte accorde la liberté de culte aux chrétiens et ordonne que leur soient restitués tous les biens et batiments qui leur ont été confisqués durant la Grande
Persécution. Cette tolérance, motivée par des enjeux de sécurité publique, s'applique sans distinction a chaque individu ainsi qu'a tous les cultes et religions d'un
Empire qui, de facto, ne repose désormais plus sur la faveur des dieux romains traditionnels.

*** On appelle « ministéres institués », le lectorat et I'acolytat ; ils appartiennent a ce qu’on appelait, avant le Concile Vatican I, les Ordres mineurs. Dans
certains cas, des laics hommes peuvent étre admis d’une maniére stable a ces Ministeéres.

****Compilation des commentaires rabbiniques sur la Torah : elle compte 63 traités qui constituent avec leurs deux commentaires (Gemara) des écoles
palestiniennes et mésopotamiennes un des ouvrages majeurs du judaisme, le Talmud.

***x** *Regle de conduite pratique, la halakha (de la racine hébraique halakh, « aller ») est le guide officiel de la vie religieuse et civile dans le judaisme. Décrétée
par 'autorité compétente (les rabbins) dans des formes déterminées, elle est obligatoire pour tout juif orthodoxe et a force de loi.

*¥**x*%* |e judaisme Massorti ou judaisme conservateur est |'un des courants du judaisme contemporain. Développé sur les bases du judaisme positif-
historique, il revendique une Halakha évolutive, adaptée aux contraintes de la vie moderne tout en conservant un cadre traditionnel notamment quant au culte.



https://www.promessesdeglise.fr/

Merci aux rédacteurs de ce compte-rendu, qui a été validé dans les moindres détails par les intervenants.



